# 建築家ウィトゲンシュタイン

### Wittgenstein als Architekt

須田田

朗

語ゲーム」の哲学に向かう。言語の意味は使用にあるとする後期思想の誕生に、存外、この建築作業が一役を買っていたので 言語論に呼応する。ウィトゲンシュタインはこの主著執筆後に陥った精神の危機を、この建築を通じて脱して行き、後期の「言 ロースの建築思想の影響下でなされたこの建築は、科学的言語から曖昧さを排して形而上学を無効にする『論理哲学論考』の ウィトゲンシュタインがウィーン中心部に建てた「ストンボロウ邸」は一切の装飾を排した簡素な建物である。アドルフ・

#### キーワード

ウィトゲンシュタイン、ストンボロウ邸、『論理哲学論考』、写像理論、言語ゲーム、アドルフ・ロース

はないか。世紀転換期ウィーンの精神状況を背景に前期から後期への移行を考える。

-アイスバーンに入ってしまった。摩擦がないので、ある意味で条件は理想的だが、しかしだからこそ歩く ことができない。われわれは歩きたいのだ。そのためには摩擦が必要だ。ざらざらした地面に戻ろう!

(ウィトゲンシュタイン『哲学探究』第一〇七節)

### ストンボロウ邸とはなにか

マン通りに建築当時のままで建つこの家は、現在ブルガリア大使館付きの文化施設となっていて、ときどき展覧会 したので、この建物は今日「ストンボロウ邸」と呼ばれている。ウィーンの中心部 それは、 ウィトゲンシュタインが姉マルガレーテのために設計施工した家である。 (いわゆるリンク)近くのクント この姉はストンボロウ氏に嫁

バロック都市と呼ばれる。 どう違うのか、 どこか見たことがある、というか、今日日本でよく見かける建物に似ているのだが、どこかちょっと違う。それが めてシンプルな建物という印象を受ける。外壁は白く装飾は一切ない。縦長の長方形の窓が印象的である。 ていない二階まで入れてもらい、廊下などをカメラに収めてきた。この家、ひと目見てとにかくすっきりしたきわ などが開かれている。筆者は二回のウィーン在住中たびたびこの建物に見学に赴いた。そして一度は、普段公開し 建築を専門に研究していない身なので詳しくは分からないが、言えることもある。ウィーンはよく 都心部、とくにリンクと呼ばれる環状道路の周辺や内部はどこを見ても、

館」、最近ではフンデルトバッサー作の市営住宅など、一九世紀末から二〇世紀にかけて造られた建物にもバロック でも一般の建物でも、ひどくごてごて飾り立てている。建物に対するこの装飾癖は、形を変えて今日まで連綿とつ オットー・ワーグナー作「カールスプラッツ地下鉄駅」、ウィーン分離派の拠点となった

というと、そうではない。

一なら一にさらに小項目のような形で関連する文章が一・一の番号で並んでいる。さら

なので、かえって目立つのである。この建物が完成したのは一九二八年のことだが、おそらく当時はその異様さ斬 がら、この問題にアプローチしてみたい。 手を染めたのか、 新さは相当目立ったのではないか。哲学者であるウィトゲンシュタインがなぜ建築というまったく専門外の仕事に 時代に負けない華麗な装飾が施されている。そのなかにあってウィトゲンシュタインの造った建物は実にシンプル しかもどうしてそんな斬新な建物を造ったのか。ウィトゲンシュタインの哲学と建築を比較しな

### 一『侖里哲学論

次々と書き連ねられているだけである。ところが、その断片的な数行の言葉がきわめて説得力があり、 余分なことは一切書かれていないのだ。これらの文章には一から七まで番号が打たれていて、それがただ並んでい しているうちに段々味が出てくる。ほかのひとが一○行もかけて述べることが、一、二行で語られている。つまり にも天才が霊感で書いたように、一切、論証やくだくだした説明がない。極度に圧縮されたテーゼのようなものが、 のだ。なぜなら云々」といった結構七面倒くさい論証やかなり回りくどい議論があるものだが、この本には、 かれている。通常哲学書と言うと、「これこれだから、こうである。しかしこういうこともあるのだから、こうなる まずは二○世紀最大の哲学書のひとつと言われる『論理哲学論考』である。この本はちょっと変わった体裁で書 ちょうど幾何学の定理のようなものが証明ぬきで並んでいると考えればいい。 ではその定理は七つしかないか

使う言葉は、真つまり、真理を語っている、あるいは語ろうとしているものである。これが第一の種類の言葉だ。 これに対して、たとえば「汝の隣人を愛しなさい」という道徳の言葉や、「神を信じなさい」とか、さらには詩人や 小説家や童話作家たちが語る芸術の言葉が第二の種類のものである。この第二の種類の言葉をいま「ファンタジー 政治や宗教を含めた広い意味での倫理や道徳が追求するもの、美は芸術が追求するものである。このうち科学者の

き言葉。もうひとつは、それ以外の言葉。真・善・美ということがよく言われる。真は科学が追求するもの、善は

きく分けて二種類ある。ひとつは、科学というか、もっと広く学問といってもいいのだが、科学者、

学者が使うべ

142

の言葉」と名づけておこう。 さて学問の言葉だが、写すと言っても、実際に存在するものをそのままコピーするのではなく、言葉は一種の記 難しく言えば 「写像の言葉」である。 第一の種類の言葉、 これに対してファンタジーのほうは、 科学者の言葉のほうは、実際に存在しているものを写すための言 何かを写しているわけではな

は、

というような地図を描いていた。それがだんだん正確に宇宙の状態を写すようになって、いまでは地球は自転しな

の場合もこれと同じである。このように訂正してさらに訂正してできるだけ正確な地図を作ること。

わばそういうものだと考えていいだろう。たとえば昔の天文学では地球が止まっていて、

太陽が動

科学の進歩と

る。たとえば物理学で使う言葉は物理現象を写し表し、化学の言葉(H2Oなどの化学記号)は実際に起こる化学反応 線などの記号。これらの記号と同じことをやっているのが、科学で使われる言葉だというのである。 号であるから、 郵便局を表すポストマーク、半音上げたり下げたりするシャープやフラット、天気図のなかの晴れや曇りや寒冷前 地図や楽譜のなかにはいろいろな記号が使われている。たとえば地図のうえの「北」を表す例の矢印とか、 あるいは、 実際に存在しているものごと(Wirklichkeit)の様子をそれぞれの科学に特有の記号で写しているわけであ 記号で写すということになる。たとえば実際に存在する街を地図で表す。これもいわば写すことで 実際に聞こえている音楽を楽譜に写しとる。あるいは実際の空模様を写す天気図でもいいだろう。 つまり科学の

方を間違えただけである。こういう場合、間違えて地図に書き込んだ人を実際にその街のその場所に連れていって、 確認させて訂正させることができる。この場合写し間違いを訂正することが、原則としてできるわけである。 んてことはありうる。それと同じように、科学の場合にも間違えて写すことはある。しかしそれは、 便局は本当は警察署の左隣にあるのに、地図のうえでは警察署の記号の右隣に郵便局の印を書き込んでしまう、

- 143 -

郵

ぞれ写し表している。

を写し表し、生物学の言葉は生命活動を表し、経済学の言葉は経済現象を、心理学の言葉は人間の心理状態をそれ

ところでときに、写しているその言葉が実際の様子を間違えて写す場合がある。もう一度地図を例にとると、

求のためには必要だと、ウィトゲンシュタインはこの時期考えていた。たとえば先程の日の出と日没の言い方は がら太陽のまわりを回っているというふうに実際の様子に近づいてきたわけである。いま、科学の進歩は科学のな かからできるだけこうした不正確な言葉を排除していき、できるだけ正確な言葉で本当の姿を写すことが真理の追 るで太陽が地球のまわりを回っているようである。われわれがつね日頃使っている言葉は不正確である。 口にする言い方、 かで使われている記号をできるだけ正確にしていくことだと言ったが、そうだとすれば、たとえばわれわれがよく 「地球は自転するが、その地球上の一地点にいる観察者には、太陽が東から昇り西に沈むように見える」 〈太陽が東から昇り西に沈む〉という言い方も本当は正確な表現ではないことになる。これではま

する主観」だとか、「身体から独立の魂」だとかという言葉を使う。しかしこういう言葉はいったい何を写している 問だといっているわけである。この自称学問は、「神」だとか「この世ではない別の世界」だとか「世界全体を超越 問は原理上目に見えないもの、 と言うべきである。さてこのように、科学は言葉を正確にする方向へ向かって日々進歩しているわけで、これらの さまざまな科学の使う言葉、それも正しい言葉の全体が学問の全体ということになる。 「自分たちの使う言葉は、文学のようなファンタジーの言葉ではない」と主張している。つまり自分たちは立派な学 ところが科学とは別に、西洋には昔から、たとえば神学とか形而上学とか哲学といった学問がある。これらの学 感覚で捉えられないものについて何かを語っているわけだが、しかもそれでいて、

そのことをウィトゲンシュタインは、これらの言葉には「意味」がないという。 ここで注意しなければ

のだろうか。ウィトゲンシュタインによると、実は何も写してはいないのである

ことは、「意味がない」ということと「間違えている」ということは同じではないということである。 ウィトゲンシ

ある。ポストマークは郵便局の記号である。 タインは、 むしろ記号ですらない。記号は何かの記号、何かを写しているもの、あるいは何かを指しているもので |神」という言葉 (記号) が間違って使われているということを言おうとしているのではない。 郵便局を指している。しかし神という言葉、 つまり神という記号には 神とい

指すものがない。

沈黙しなければならない。つまり神等々について、まるで学問をしているかのような外見を装って語ってはならな という意味では語ることができないものである。語ることができないものについては、語ってはいけない、つまり どこへ行って調べればいいのかさえ見当がつかない。つまりこれらの記号は何か実際に存在しているものを写して いるわけではないのである。そのような言葉でたとえ何が語られていても、そうしたものは科学の言葉とは言えな しているかが普通はわかるのだが、神という記号、この世ではないあの世などという記号が何を意味しているかは このように記号の意味が分からなくとも、そこに行って地図と現場を突き合わせてみると、その記号が何を意味 別の言い方をすれば、神だとか、あの世だとか、霊魂だとかというテーマは、そのような意味で、つまり写す

思う。 ことなら、すでに一○○年も二○○年も前に啓蒙主義者や無神論者がとうの昔にやってしまっている。しかしウィ トゲンシュタインは、けっして無神論を主張しようとしたのではない。彼は無神論者に対しても反対しただろうと っている。 い。そう、ウィトゲンシュタインは述べているのである。 しかしなぜウィトゲンシュタインはそんなことをわざわざ言うのだろうか。神が存在することを否定する程度の 彼ら無神論者たちは神なんか存在しないと言っている。 しかしこうした無神論者の言葉は、有神論者と同じく神のことを語っている。 神がいないというのが正しいのだ、 無神論者は神という言葉 真理なのだと語

その人物が歴史上いたかいないかではない。そもそも、いるともいないとも言えないものなのである。なぜならそ 問題自体が存在しなかったということが判明するというのである。『論理哲学論考』から一ヶ所だけ引いておこう。 をきちんと分けて整理すれば、大方の哲学の問題は解決される。いや、というよりもむしろ、そもそもはじめから 学とは無関係な言葉が混入されてしばしば使われていた。また逆に本来ファンタジーであるはずのもの(たとえば宗 れは写像の言語ではなく、「ファンタジー」の言語だからである。 シェークスピアは間違っていると非難するようなものである。「ハムレット」という言葉で問題になっているのは はちょうどハムレットなる人物が、いろいろ調べてみたが、デンマークの宮廷には歴史上実在しなかった、だから 調べてみる、たとえば赤外線カメラで確かめてみようというような態度は、そもそもナンセンスなのである。それ (Kritik) という言葉は、「分ける」(xpivew=krinein) というギリシャ語からきたものだが、こうした言語の錯綜状態 なんだったのか。それは、言語の混乱混同を解決するということだった。これまで西欧の思想では科学のなかに科 しろそれはファンタジーの言葉なのである。だからたとえば、守護霊や背後霊が本当にいるかどうかを科学で以て ンは、神という言葉は記号ではないと考える。もっと正確に言えば、ものを写すための記号ではないのである。 さて、ウィトゲンシュタインが「語りえないものについては沈黙せよ」ということで言いたかったことは、 のなかに疑似科学の言葉が混入していた。これをきちっと分けなければならないというのである。

に何か意味があると思い、その言葉が何かを指しているということを前提としている。しかしウィトゲンシュタイ

哲学的なことがらについて書かれてきたほとんどの命題や問いは、 誤りではない。 無意味なのだ。 したがっ

ルストイの福音書の解説を読んで感動し聖書に書いてある行為を、

周囲の反対を押し切ってそのまま実行してしま

である。哲学者たちのかかげる問いや命題のほとんどは、われわれが自分たちの言語の論理を理解していない われわれはこの種の問いにおよそ答えるすべを知らず、ただそのナンセンスであることを立証できるだけ

## 三 ウィトゲンシュタインの実生活

また身を以て宗教の教えを実践したと思われる節もある。トルストイやドストエフスキーの愛読者だった彼は、 第一次世界大戦でイタリアの捕虜収容所にいたころは聖アウグスチヌスの『告白』や福音書を熱心に読んでいた。 ウィトゲンシュタインの実生活を見てみれば、それはすぐに分かる。教会にこそ熱心に行かなかったが、たとえば 盛んになされた認識論)については、何も語るなというのだが、ではウィトゲンシュタインはぜんぜん宗教心をもっ ていなかったのか、倫理感が欠如した男だったのか、芸術に無関心だったのかというとそうではない。このころの

さてウィトゲンシュタインは「語りえないもの」つまり宗教、倫理、芸術、哲学上の諸問題(たとえば近世哲学で

ほとんどすべて貧しい縁者、さらには学者や芸術家に匿名で寄付してしまう。その基金はやがて画家のオスカー・ に妻と対立した彼)をみならったらしい。ウィトゲンシュタインは、父の没後一年経った一九一四年に莫大な遺産を ったとあるが、この教えを説きまた実践しようとしたトルストイ(一八八五年に私有財産を否定しようとして家族、 聖書には裕福な人に「財産を捨てて、わたしに従いなさい」(マタイによる福音書十九章二十一)とキリストが言

- 147

ココシュカ、建築家のアドルフ・ロース、 詩人のリルケやトラークルといった同時代の文化人たちの生活を助ける

実は彼はつねにホモセクシャルに対する欲求をもっていたようで、実際に同性愛者だったという専門家もいる。 分に厳しい倫理を信奉していた。結婚すらしなかった。もっとも、結婚しなかったのには恐らく別の理由がある。 らかというとプロテスタント的(つまり禁欲的)だった。ウィトゲンシュタイン自身もきわめて禁欲的内面的で、 次世界大戦終戦後ウィトゲンシュタインは小学校の先生になりたくて、現在ストンボロウ邸が建っている向か またウィトゲンシュタインは倫理感が人一倍強かったと言われる。 彼の家庭はユダヤ系だが、 その倫理感はどち

浮浪者や同性愛者の溜り場になっているとのこと。ある学者によると、ウィトゲンシュタインはこの時期何度とな 場だったその深い森は、気持ちのいいハイキングコースになっているが、夜はいまでも犯罪者の隠れ家になったり、 などごった返しているが、この遊園地の奥に広大な、森と言ってよいほどの公園が広がっている。 のがプラーターの一角にある遊園地の大観覧車である。この遊園地はいまでもウィーン市民の憩いの場所で、休日 の男オーソン・ウェルズ扮するハリー・ライムとジョセフ・コットン扮する親友ホリー・マーチンスが初めて会う いう映画がある。アントン・カラスのチターで音楽のほうが有名になった映画だが、あの映画で死んだはずの第三 河にかかる橋に出られるのだが、その橋を渡ると対岸はプラーターという広大な公園になっている。「第三の男」と に新しくできた教員養成所に通うために、ひと頃その近くに住んでいた。実はこの場所からは歩いてすぐドナウ運 昔は宮廷の狩猟

148

が、

くここに通ったそうである。しかし実際にそうした同性愛行為があったかどうかは専門家の間で議論

ウィトゲンシュタインがそうした欲求をつねに感じていたのはどうやら事実らしい。

しかも反面でそうした欲

の余地がある(8)

うと思う。ウィトゲンシュタインは、何度も周囲に自殺をほのめかしていたし、 求をもつ自分を自分で激しく非難する毎日だったようである。 は無縁の一○○年も昔の時代であるし、人一倍倫理感の強い彼のことだから、この自己嫌悪は相当のものだっ 心した。昨今では同性愛は男性にしろ女性にしろ、市民権を認められているようだが、LGBTなどという概念に 彼は自己嫌悪のため絶望して何度も自殺しようと決 彼が第一次世界大戦に積極的に従

軍したのは、自分の死に場所を求めたためだったとも言われている。

の背後にはあったのである。ウィトゲンシュタインのこの倫理観は、キルケゴールの「単独者」とか、「実存」とい 倫理や宗教は自分の体で実際に実践しなくては何もならないということが「沈黙しなければならない」という言葉 にとってはきわめて重要な問題だったのである。重要だからこそ理論として語るのでなく、むしろ黙って実践する。 このようにウィトゲンシュタインは倫理や宗教については、どうでもいいと考えていたわけではなく、

た「黙って実行」型の考え方に影響を与えている。ウィトゲンシュタインと実存主義は案外近いかも知れない。 ずれにしろウィトゲンシュタインはこの時期、倒錯的な性に悩みながら、きわめて質素な生活を送ってい

キルケゴールの思想を再評価しようという動き)があって、そうした思想界の雰囲気もウィトゲンシュタインのこうし

った考え方にきわめて近いと思う。実はこのころヨーロッパの思想界ではキルケゴール・リバイバル

そして経済的にはほぼ無一文になった彼は、学問のほうではもはや哲学の研究もやめてしまう。それはなぜか。 理哲学論考』で哲学のすべての問題を整理してしまったからである。 じた不必要な問題だったという結論に達したのだから、 哲学では語るべきことがなくなってしまった。 つまり哲学の問題はすべて言葉の混乱から生 哲学では口

をつぐんで、もっぱら実践に移ろうとしたのである。

149 -

(埋もれていた

兀

どと言うと何か難しく聞こえるが、要するに彼の哲学自身から当然出てくる結果ということである ウィトゲンシュタインがもはや哲学を語らなくなったのには、次のような論理的必然性がある。 論理的必然性な

ュタインもあの本で何かを写しているわけではないからである。たとえば私が眼にしているある色を「赤」とか、 た言葉、彼自身があの本で書いている言葉も、実は意味のない言葉だということになる。というのもウィトゲンシ 語りうる唯一の言葉が科学の言葉、写す言葉だとすると、ウィトゲンシュタイン自身が『論理哲学論考』で語っ

黄色い」とか言うことはできない。関係には色はないからである。つまり私が眼で見ている色と「赤」という言葉 0 赤いスカートとか、 葉の間の関係は色の言葉つまり「赤」とか「青」とかいう言葉に写して表わすことができない。それはそうである。 「青」という言葉で言い表わすこと、つまり色の言葉に写すことはできる。ところが、その色とこの「赤」という言 間の関係は、その当の色の言葉(「赤」、「青」等)で語ることができない。語ることができないものについては沈 青い空とか、黄色いハンカチとか言うことはできても、赤い関係とか、青い関係とか、「関係が

150

それ自身も、 当てはまる。 さてそうすると、どうなるのか。ウィトゲンシュタインは、『論理哲学論考』でこの関係のことを盛んに語っていた つまり実際に存在するものとそれを写す科学の言葉の間に張りめぐらされた関係(写し・写される関係) 科学の言葉で語ることができないもののひとつだということになる(『論理哲学論考』四・一二を参照)。

黙しなければならない。それと同じ事情が、ウィトゲンシュタインが

『論理哲学論考』を書いたその当の言葉にも

学の言葉に関する哲学の言葉である。こうした言葉を使ってはならないはずであった。したがってウィトゲンシュ ない」という結論をもつ『論理哲学論考』という本は、自分で自分の首を絞めているような著作なのである。ウィ タインは、もう何も哲学では語らなくなってしまった。それゆえ「語りえないものについては沈黙しなければなら トゲンシュタインは、哲学のうえでも自殺行為をはかっていたわけである。なにしろ彼はこう述べているからであ のではないか。 彼のその言葉は何かを写す言葉ではない。その言葉は、科学の言葉とは少しレベルの違う言葉、 科

る

然科学の命題以外なにも語らぬこと。ゆえに、哲学とはなんのかかわりももたぬものしか語らぬこと。 哲学の正しい方法とは本来、次のごときものであろう。 -これこそが唯一厳密に正しい方法であるだろう。 <sup>(3)</sup> 語られうるもの以外なにも語らぬこと。

#### 五建築

教員養成学校に通い小学校の先生の免許をとって、早速一九二○年から田舎の小学校で教師になる。 を民主的なものに改革しようという運動が高まってくる。ウィトゲンシュタインはこの教育改革運動に参加すべく、 トゲンシュタインは何を実践したのか。ハプスブルグ王朝が崩壊してオーストリアに共和制ができると、 さてウィトゲンシュタインは哲学では語ることがなくなったので、もっぱら実践に専念しようとした。ではウィ 教員生活は六

思議である。 たちの話し言葉や方言でも引けるというユニークな辞典)を作って出版したりする。 年間もつづく。 ろなごたごたがつづいて、ウィトゲンシュタインはついに田舎教師に嫌気がさして、自分から一九二六年に退職す は無罪になるが、 父母(保護者)には理解されず、結局は生徒に体罰を与えたという口実で彼は裁判所に訴えられてしまう。 失意のうちにウィーンに戻ってきたウィトゲンシュタインは俗世間に嫌気がさしたのか、修道士になろうと、 ところがあまりに生徒の自主性を尊重した革新的な教育方針をとったので、旧弊な教育を望む農民の 先生としては生徒に比較的人気があったようである。この間『小学生のための国語単語辞典』(子供 その間に精神鑑定までさせられ 『論理哲学論考』だけである。考えてみればそれで、今世紀最大の哲学者と言われるのだから不 ――なにしろ変人という印象を周囲に与えていたから ウィトゲンシュタインが生前

タインに依頼する。 このエンゲルマンは、 前述のアドルフ・ロースの弟子である。 ロースはウィーン分離派の第二

そこで一九二六年に自分の新しい家の設計を建築家パウル・エンゲルマンとともに作ってほしいとウィトゲンシュ

てかなり不安定であった。弟の神経症を見るに見兼ねた姉のストンボロウ夫人は、弟をなんとか救ってあげたいと ンシュタインの精神状態はこの間も、失意と同性愛への欲求とそうした自分の欲求に対する自己嫌悪とで依然とし やがてウィーン近郊ヒュッテルドルフの修道院で修道士見習い兼庭師の仕事をして暮らしていた。しかしウィトゲ

心理学を勉強しフロイトとも親交があったこの姉は結局、

弟を何かに集中させるべきだと思い、

152

いろいろ画策する。

世代に属する建築家で、クリムトやオットー・ワーグナーに反対したひとである。その著書『装飾と犯罪』のなか

ィトゲンシュタインはロースと面識があった。このロースの紹介で一九一六年以来エンゲルマンと知り合いになり で「あらゆる装飾は犯罪だ」という考え方を述べ、それを建築や家具その他のデザインで実践した人でもある。

友人にもなる。 来物を作るのが好きなウィトゲンシュタインはこの建築に段々とのめりこんでいき、最後は彼ひとりで仕上げるほ ようやく一九二八年に完成する。 う工事がかなり進んで完成間近になったとき、サロンの天井の高さを約三センチ高くすることを要求して譲らなか るくらいで、よほど建築が好きだったに違いない。ストンボロウ邸建築に際しては、 ったなどという逸話も残っている。こうして精密機械のような家が二年という歳月とかなりの費用をついやして、 ーン市役所の住民票の職業欄には自分の職業を建築家として登録していた時期(一九三三年から一九三八年まで)があ 毎日現場に通って細かい指示を出していた。 彼はすでに学生時代にノルウェーにひとりで小屋を作ってそこに住んでいたこともあった。 ストンボロウ邸の建築は、 最初はウィトゲンシュタインがエンゲルマンを手伝う程度だったが、 ミリ単位の精密度を要求したために、工事がかなり難航した。 細部にまで病的なほどこだわ 元

## 六 ロースとウィトゲンシュタイン

ことがあるので、 わち装飾の排除) 筆者はウィーンの中心街、 (ロース制作) で造られている。 の前をしょっちゅう通っていたしロースが室内を設計したカフェ・ムゼウムにも何度となく通った ロースの建物はよく見慣れているが、ストンボロウ邸はたしかにロースと同じコンセプト(すな 王宮のバロックふうの建物の真ん前 ただロースハウスよりももっとシンプルでそっけない。そういう印象をもった。 (ミヒャエル広場) に堂々とそびえたつロースハウ

とにかく、とことんロースのコンセプトを突き詰めていくと、こうなるのではないかと思われるのだが、しかしこ

という知的マルチタレントが当時のウィーンのブルジョワの家庭を描いたものだ。 シェーンベルクには触れないが、ロースの建築に対する考え方とこの時期のウィトゲンシュタインの哲学の類似 少し引用をしてみる。以下は、 エゴン・フリーデルという世紀末ウィーンの俳優・詩人・歴史家

というのである

は倫理や宗教と科学とをはっきり分けて、科学の言語をスリムかつシンプルにした。

イツ風の壺、 に青貝への熱狂ぶりである。 床いっぱいに敷いた、恐ろしい口をした毛皮の敷物、そしてホールに置かれた等身大の木製の黒 繻子、ぴかぴか光る毛皮、金箔をかぶせた額緑、 また幾筋もひびの入ったロココ式の鏡 ヴェニス風の多色ガラス、 漆喰細工、 金縁、べっこう、 太鼓腹の古ド 象牙、 それ

彼らの家庭は居間ではなく、質屋や骨董屋であった。そこに見られるものは、

全く無意味な装飾品への

同じ精神が三人を貫いていた

るが、 は、実用とか目的とかいった観念である。つまりそれは純粋に見せるためだけだったのだ。驚くべきことであ あるほど、 食堂、その隣はゴチック風の寝室といった具合。……リボンや縒糸や唐草摸様がたくさんデザインしてあれば なかった。 人像といった、全く無意味な装飾品 `ものではなく、友人に見せるためにそこにあったにすぎない。 (エ) 家の中で最も具合がよく快適で風通しのよい部屋 色がけばけばしく毒々しいほどよかったのである。こういった脈絡の中で明らかに欠けていたもの 婦人の私室にはブール細工が一組、 への熱狂であった。 客間にはフランス帝国風の家具が一揃い、 また、 〈最良の部屋〉 あらゆるものが混合されて、 は、 いやしくも生活するため 隣はルネサンス風 全くわけ が分から

こうした実用品と芸術作品 0 湿同、 美と実用の混同を排除することがロ 1 スの仕事の意味だったと言える。

はロースの言葉を見てみる

ある……。 き離そうとするが、建物は快適性をつくり出すのが務めである。 品は誰にも責任を負う必要はないが、建物は一人一人に責任を負う。また芸術作品は、 対する必要性が何らなくとも、 と相違する点である。芸術作品とは芸術家の個人的なものである。ところが建物は違う。芸術作品は、 建物はすべての人達に気に入られなければならない。このことは、誰にも気に入られる必要のない芸術作品 かくして、建築と芸術とはなんら関係がないのではあるまいか、そして建築を芸術の一ジャンルに つくられ、 世に送り出される。ところが建物は必要性を満たすものだ。 芸術作品は革新的であるが、 人を快適な状態から引 それに

加えることはないのではあるまいか?事実、その通りなのだ。

ロースからもう一つ引用しておこう。

用途が文化の形式であり、物を作る形式であるとわたくしは言いたい。……テーブル・メーカーがかくかく

少しウィトゲンシュタインが分かったような気がした。そしてロースとのこうした共通点は、ウィトゲンシュタイ を読んでいて、なかなか理解できなかったが、ウィーンの文化状況やロースのこうした考え方に出会って、筆者は 神はウィトゲンシュタインの言語批判と軌を一にすることになる。ウィトゲンシュタインもさまざまな言語を区別® して、学問から宗教や倫理や美の言語を排除しようとしたからである。ウィトゲンシュタインの『論理哲学論考』 でわけのわからないものを、生活の実用の場から切り離すこと。これがロースの主張することだとすれば、その精 家具や建築の目的や機能をはっきり自覚することによって、美術品なのか実用品なのかどちらともつかない曖昧 ル・メーカーが現にそのように椅子を作るのは、そのように腰をかけたい人がいるからである。 のように椅子を作ったがゆえに、われわれはかくかくのように腰をかけるのではない。そうではなく、テーブ

156

ン自身の後期の哲学を解釈するうえでも、大変重要ではないかと思う。

#### 七 言語ゲーム

裏切りとさえ見えたその考え方とはどういうもので、なぜそんな反対のことを言いだしたのか。 英雄だった。ところが、そのヒーローが卓越した主著で述べたことにまったく反する――と、この人たちは考えた 作っていたのだが、この人たちが一生懸命考えてもうまく編み出せなかった論理学と科学哲学の完璧な理論をウィ 哲学に戻っていく (だからお姉さんの治療は効を奏したわけだ)。それはとにかく、彼がそれ以後言いだしたことは主著 トゲンシュタインが提出したので、彼はこのグループやさらにはイギリスの同じような考えの人びとのいわば はM・シュリックのもとに集まった科学哲学者たちがたくさんいて、いわゆる「ウィーン学団」というグループを いつごろなのか。それは彼が哲学を捨てて小学校の先生をしたり、ストンボロウ邸を建築したりしているころであ 『論理哲学論考』を真っ向から否定するようなことだった。これは周囲の人たちをびっくりさせた。 ところでウィトゲンシュタインの哲学は、前期から後期にかけて変化したと言われている。 ウィトゲンシュタインは、一九二八年にこの建築を終えて見事に精神の危機を脱して、翌年一九二九年に再び ·そんな哲学を語りはじめたから、彼らはびっくりしたわけである。周囲の人びとには、変節や転向; 前期と後期の境目は 実はウィトゲンシ 当時ウィーンに あるいは 知的

この本のねらいは、 倫理的なところにあります。 ……わたしの仕事はふたつの部分からなっています。この ュタインは、自分のこの主著『論理哲学論考』についてある編集者に手紙でこう述べている。

トゲンシュタインは、もっぱら科学者に有利なようにという意図でこの本を書いたわけではないことになる。とこ り曖昧で不正確な言葉などが含まれる。そういうものがこの本において重要だったというのである。 の言葉、芸術の言葉そしてさらに、もっと普通の言葉、つまり日常生活で使われている言葉、科学から見るとかな 書かれなかったすべて」というのは先述の「ファンタジーの言葉」のことである。これには、 倫理の言葉、 とすればウィ

で使われる言葉は、いわばファンタジーの言葉、何も写していない言葉であった。しかしこれらの言葉は何も写し 科学で使われる言葉は、実際に存在しているものを正確に写す記号だと述べた。それに対して文学や宗教や倫理

少し変えるようになってくる

解釈してしまった。こうした誤解にウィトゲンシュタインは苦しんだが、やがて自分でも言語にかんする考え方を

158

ろがウィーン学団の人たちやこの本を高く評価した大方の人たちは、科学言語の万能を見事に説いている名著だと

てはいないが、それでもまったく無意味な言葉だというわけではない。ハムレットは確かに歴史上実在した人物で

はないが、 最近歴史的なイエスの実像探しが盛んだが、かりにイエスが実在しなくても、あるいはたとえばマリアの処女懐胎 かどうか、かりに今から二〇〇〇年ほど前に本当にいたとしても、どんな人物だったのかということが問題になる。 ほぼ毎日のようにハムレットは地球上のどこかで演じられていることだろう。イエス・キリストが本当に実在した しかし確かになんらかの意味でわれわれの世界に存在している。 世界中の人びとがハムレットを読み、

行動がどことなく似ていて、全体でひとつの家族を構成しているように、ゲームは相互に類似しているのだという

葉をどうしたら同じく言語と言えるのか。ここでウィトゲンシュタインは「言語ゲーム」という考え方を持ち出 ならない。それでいて、それらも同じく立派な言語と言えるのでなければならない。科学の言葉と文学や宗教の言 ある。では、その意味は、どういうものと考えたらいいのだろう。 応するものが実在する場合。しない場合は偽となる)を確かめることに宗教の言葉の意味があるのではないだろう。 やイエスの復活がありえない 神といった非科学的で一見ナンセンスな言葉がいまだに生きているのは、 生物学的に見ればありえない あくまでも、それは科学の言語と混同されては -としても、そういう言葉の真偽 それなりの意味があるからで

場合によっては道具も違うこれらのゲームは、いったいなぜすべて「ゲーム」と言われるのか。 ことがないのに、 でいろいろなゲーム(「ナポレオン」とか「ババ抜き」とか「七並べ」とか)をやる場合がある。それぞれ規則も違うし、 らはみなゲームである。ひとりでするゲームもあれば個人競技もあるし、 ムを行なうこともある。たとえば碁石と碁盤で囲碁をする場合もあれば、碁並べをする場合もある。 に従わなくてはならない。それぞれのゲームで使う道具はそれぞれ異なるが、ときどき同じ道具を使って別の のは何か。ほとんど何もない。ただ、一つ一つのゲームに参加する人はそのゲームの言葉を使いそのゲームの ゲームというものを考えてみる。たとえば、将棋、 ひとりで占いをするような勝ち負けのないものもある。これらもみなゲームと呼ばれる。これらに共通するも 第六七節)ということで、これを説明している。ちょうど、 みな同じく「ゲーム」と言われるのはなぜか。 相撲、トランプ、サッカー、 家族全員が、それぞれ違う人間なのに顔や体型や ウィトゲンシュタインは一家族の類似性」(『哲学 団体競技もある。 野球、 何でもいいのだが、これ 相手がある場合もある

159

のである。 しかし似ているからといって、家族のだれかひとりがいちばん偉く、 あとは劣った者だというわけでは

生物学というゲーム(これも写すゲームだ)もある。またキリスト教というゲームもあるし、仏教というゲームもあ というのである。たとえば、物理学というゲームがある。これは物理現象をできるだけ正確に写すゲームである。 さてこれと同じことが、言語についても言える。つまりウィトゲンシュタインによると、言葉も一種のゲームだ

ある。むろん新しい規則を創造して新しいゲームを創るということもあるだろう。これまであった言語ゲームが使 る人はその規則を守って、自分の「手」を打たなければならない、つまり個々の発言をしなければならないわけで みな言葉を使ったゲーム、言語ゲームである。それぞれのゲームにはそれぞれの規則がある。あるゲームに参加

善悪という言葉を使うゲーム、つまり倫理のゲームもあれば、詩や小説という芸術のゲームもある。これらは

だということはない。それはちょうど、野球がサッカーより偉いことがないのと同断である。たくさんの言語ゲー ムの間に地位の上下はない。 物理学や生物学のゲームが宗教のゲームより偉いわけではないのである。どのゲーム

ところでここで重要なことは、これらゲームの間には優劣はないということである。科学がいちばん偉いゲーム

言語ゲームの全体が、言語という家族を構成しているのである。

われなくなることもあるだろう。このように言語ゲームは無数にあり、たえず変化している。こうした多種多様な

160

にも特権はない。こうしてウィトゲンシュタインは初期に『論理哲学論考』で主張した考え方、つまり科学の言語

も初期の或る立場、 だけが、つまりは写す言語だけが、言語として意味があるのだという考え方を改めることになった。ただしここで つまり、 あい異なる言語を厳しく分けるという発想は受け継がれている。なぜならまったく違

うゲームを混同することは、ここでも許されないからである。たとえば生物学のゲームのなかでは、 後の復活という言葉を使うのは規則違反である。しかしキリスト教というゲームでは、一向にさしつかえない。こ のようにそれぞれの言語ゲームを分けることが依然としてウィトゲンシュタインには重要だったのである。哲学の 処女懐胎や死

仕事は錯綜するたくさんのゲームを解きほぐし、交通整理することだということになる。 それともうひとつ重要なことが、この言語ゲームという言葉に込められている。同じトランプで複数の別のゲー

できないということではない。これはわれわれが眼でものを見るときにも言えることである

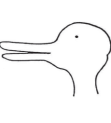
ムができると述べた。言葉についても同じことが言えるというのである。ひとつの言葉はひとつの意味でしか使用

たとえば左の図は、心理学でよく使われる図だが、われわれはこの図形を「あひるの頭」と見ることもできるした。

どんなふうにしてその複数のゲームを見分けるのか。ある言葉が、たくさん存在するゲームのうちのどのゲームで きる。それはひとつの言葉が同時に多数の言語ゲームに属しているということである。ではその場合、われわれは、

使われているかは、その言葉だけを見てもわからない。同音異義語のことを考えてみれば、

「うさぎの頭」と見ることもできる。言葉というものもそうであって、ひとつの言葉はさまざまな形で使うことがで



それはすぐ分かる。たとえばパソコンで「こい」という言葉を入力する。これを変換する またどんな場所どんな状況でこの言葉が発せられたかなどによって決定される。そうした 「こい」という言葉が、これらのうちのどの意味を言い表しているかはこの語を含む文章、 と、命令文の「来い」、形容詞の「濃い」、名詞の「恋」、「鯉」、「故意」などが出てくる。 (多くの文章の連なりである) 文脈、さらにはアクセントの置き方、

161

こと全部を「生活形式」(Lebensform)とウィトゲンシュタインは呼んでいる。同じ言葉でも違う生活形式のなかで 違う意味になる。ワープロソフトはなにしろ愚かだから、文脈や、ましてや生活形式が分からないの

述べたが、天文学のゲームではこの言い方はたしかに不正確だが、日常会話というゲームではこちらの言い方が正 ゲームである。たとえば先程「太陽が東から昇り西に沈む」という表現は正確ではなくて、非科学的な言い方だと 語ゲームは成り立つ。 学などという極端な、というか、 使われると、 生活形式というと、 日常言語、 何か難しい考え方のようだが、けっしてそうではない。これまでは宗教だとか倫理だとか文 ある意味で特別な言語を引き合いに出したが、それほど特別な言葉でなくても言 つまりわれわれがつね日頃、普通に使っているかなり曖昧な言葉もひとつの言語

ル ときに生ずる色のことだ。だから多少省略してもいいけど、少なくとも六二○ナノメートルから七五○ナノメ 長の光線が、正常な眼の網膜にある視細胞を刺激し、この刺激が視覚系の伝送路を通って脳の視覚中枢に伝わった い」と言ったとする。それを小耳に挟んだ光学の専門家がいて、われわれにこう言ったとしたらどうだろう。「その しいのであり、 〈赤〉という言い方は正確ではない。赤とは正確には、少なくとも六二○ナノメートルから七五○ナノメートル の波長の色のワンピースを見せてくださいと言わなければならない」と(ちなみにナノメートルは一〇億分の一メー 意味があるのである。たとえばデパートでわれわれが「そこにある赤いワンピースを見せてくださ

162

ゲームを混入させているからである。さてここで、もう一度ロースとウィトゲンシュタインの考え方の類似性にぶ

第八八節参照)。この光学者は間違っている。

買物の言語ゲームのなかに、色を正確に写すという

こうした言い方は実に滑稽だし、これはいわば正確すぎる言い方であって、結局は買物という目的を果たせ

ていたと言える

さて、ストンボロウ邸の完成後ウィトゲンシュタインはケンブリッジに今度は、

先生として戻るのだが、イギリ

とができる。ウィトゲンシュタインは後期になって言葉に対する考え方を変えたが、この精神はずっと持ちつづけ

163

定の役に立たなければ何もならない、使えなければ何もならないというロースの建築哲学と同じ精神を読み取るこ 用である」とウィトゲンシュタインは述べているが、言葉がどんな意味をもつかはそれが生活のなかでどんな文脈 通用する言葉、つまり使える言葉が意味のある言葉なのである。「ある言葉の意味とは、言語におけるその言葉の使 こそ使えるわけである。この「使える」ということが重要である。もしも正確な言葉、科学的な言葉しか使っては メージを心にもつことではなく)その言葉を使いこなすことなのである。このような考え方のなかに、 で使われるかによって決まるということである。だからある言葉を理解するとは、 いけないとなると、 つかる。 つまりいまのような日常言語は不正確でも意味がある。 われわれの生活はきわめて不便なものになってしまう。物と一致する言葉がではなく、他人に いや不正確だからこそ意味があり、 (その言葉に対応するなんらかの 建物や家具は 不正確だから

学生に囲まれた順調な大学教授としての活動を送った。そして一九五一年に膨大な遺稿を残して六二歳で亡くなる。 に引きこもったり、 スに移ってからは風変わりながらも順調な生活がつづいた。途中ソ連に移住しようと考えたり、ノルウェーの小屋 第二次世界大戦のときはロンドンの病院でボランティア活動をしたりしたが、おおむね大勢の

びとはどんどん『哲学探究』で述べられた「言語ゲーム」という考え方に共感していった。そしていまでは いた。 死後出版された 『論理哲学論考』を称賛した人びとはこの著作にびっくりし反発する人もいたが、研究が進むにしたがって人 『哲学探究』(一九五三年)は、先述のように初期の『論理哲学論考』とはまったく立場を逆にして 言語

ゲーム」という考え方は、哲学だけでなく、多くの学問分野に影響を与えている。それは、 類の言語活動をあるがままに平等に認めていこうとするこの言語観が、今日のように価値が多様化している時代に 人間が営むあらゆる種

合っているからではないか。

タイン研究者ではないのでその辺のことは詳細にはわからないが、ただ、ウィトゲンシュタインの生涯を顧みてみ に、いずれもいまだに大きな影響力を与えている。ウィトゲンシュタイン研究家の間ではこのふたつの本のどちら に重きを置くか、 いずれにしろ、このように前期と後期のそれぞれ「主著」と言われるこのふたつの著書は、立場が反対であるの ふたつの主著の関係はどうなっているかをめぐってさまざまな議論が存在する。 ウィトゲンシュ

ると、ストンボロウ邸の建築に携わったことは彼の哲学にとって存外大きい意味をもっていたのではないかと思う。

### 八 「住宅のかたちをした論理学」

完成させるだけでなく、その制作過程から多くのことを学ぶものである。その結果、作者は完成した作品よりもさ らに先に進むことになる。たぶんそれは、物を作る過程で作者自身も鍛えられるからなのだが、ウィトゲンシュタ

ウィトゲンシュタインは気質から言うと、知の人と言うよりは作る人だったのではないか。物を作る人は作品を

ら 一 ウィトゲンシュタインは 切の曖昧さを排除してしまった。他方では、その哲学をそのまま建築に移したような、装飾を一切排除した精 『論理哲学論考』で、 言葉をどこまでも論理的に精密にしていき、 ついに、

インに関しても同じことが言える。

尽くされたこの家を称賛はするけれども、とても住む気にはなれない」と言っている。いくら装飾を排除すると言 ちをした論理学」と呼んでいる。彼女はさらに、「あれは人間の家というよりも、 少なくともその当時は考えていた。ところが、ミリ単位で計算され尽くしたこの家が本当に普通の人びとにとって ンの思い描く生活形式が余りにもモダーンすぎたのかも知れないが、当時の普通の市民の声としてヘルミーネの嘆 っても、このような家では住宅としてはいささか具合がわるかったのかも知れない。 ミーネ・ウィトゲンシュタインというひとがいる。彼女はいささか戸惑いをこめてストンボロウ邸を 住みやすかったかというと、どうもそうではないらしいのである。ウィトゲンシュタインのもうひとりの姉にヘル いう有様である。彼にとってこれこそ理想的な空間だったし、そうした使い方こそ意味のある唯一の使い方だと、(語) り注文を付けていたらしく、カーペット、シャンデリア、カーテンも一切付けることを認めなかった。 く彼は制作時は我を通してしまったわけである。 密機械のような住宅を作り上げた。 ドアの把手、スチームのラジエーターは何も塗られないままで、部屋の明かりは裸電球が付けられていたと 制作過程で他の人びととさまざまなトラブルがあったには違いないが、 しかも当初ウィトゲンシュタインは完成した家の住み方にもかな 神の家であって、 あるいはウィトゲンシュタイ 自分は計算され 「住宅の むろん窓

165

欲の奇妙な混合物だと呼んでいる。天井の高さを三センチ高くするために苦心した初期ウィトゲンシュタインから 満たしたという。 彼女は、その家をあろうことかクリムトの絵、豪華な壁掛、 実際当時この家を訪れたある歴史家は、 これでは、ウィトゲンシュタインの建築の意図とは明らかに違った使い方をしているように思え マルガレーテが使っていたこの家を、 骨董品を納めたガラスケース、装飾たっぷりの家具で 装飾と簡素

きも分かる気がする。ところでさらにすごいのは、この家を実際に使ったマルガレーテ・ストンボロウ夫人である。

みると、これは許せない使い方だということになるだろう。こうした反応や使われ方に接して、 ユタインは苦笑したり、あるいは腹を立てたかも知れないのだが、同時にそこから、数学的な精密さだけを追求す あるいは不十分さ(さらにはアイスバーンの上を歩くような危うさ)を感じ取ったのではないか。 無論ウィトゲンシ

後年ウィトゲンシュタインは、自分の造ったストンボロウ邸について自己批判めいた文章を残している。

人間 すべての芸術のなかには、 の原始的な衝動が、通奏低音としてそなわっているものだ。……だがマルガレーテのためにわたしが造っ 野生の動物がいる--飼いならされてはいるが。……すべての偉大な芸術には

品を「お行儀のよさの産物」とか「温室栽培植物」と言い、そこにはワイルドなものが欠けていると言っている。 ニーチェが吐露しそうな文言が並んでいるが、この引用からも分かるように、ウィトゲンシュタインは自分の作 健全さが欠けていると言ってもいいだろう (キルケゴール)。(それは温室栽培植物なのだ)。(※) 理解の表現であるにしろ、根源の生命、存分に荒れ狂いたいと思う野生の生命が、 た家〔ストンボロウ邸〕は、断乎たる耳ざとさの産物、お行儀のよさの産物、(ある文化等々に対する) 大いなる -欠けている。ここには

166

さだと自分は勘違いしていた。使用や機能を主眼にして住宅の建築を進めるにしろ、そこには多様な道が可能であ この言葉の真意はよく分からないが、こう解釈できるだろう。装飾を否定することが取りもなおさず数学的な精密 もっとワイルドな形で住宅としての機能を追求することもできたであろう。生活空間も、そして言語も、

ざまなゲームの錯綜する場でありうるのではないか。論理学以外の別のゲームをモデルして、別の住宅を造ること

好み実践から多くを学んだウィトゲンシュタインのことだから、こうした推測も案外的外れではないかも知れない。 トゲンシュタイン自身のピュアな思想も鍛えられて成長し、少しずつ変わっていったのではないか。つねに実践を 反省があったからではないか。彼はあらゆるノイズを除去したピュアな生活空間を完成させたが、その過程でウィ もできたのではないか。ウィトゲンシュタインは、もしかしたらそう考えたのかもしれない。 建築の直後に再び哲学に戻り、 前期の言語観を否定して言語ゲームを唱えるようになったのは、そうした経験と

#### 注

そうだとすれば、

ストンボロウ邸の建築は、

ウィトゲンシュタインにとって神経症の治療というたんに私生活上の

エピソードにとどまらないもっと重要な意味をもっていることになるであろう。

- 1 校」の詳細については、趙海光・高山建築学校編集室編 鹿島出版会、二〇〇四年)を参照せよ。 本稿は、一九九五年八月に「高山建築学校」で話した講演原稿に加筆して出来上がった論考である。 『高山建築学校伝説―セルフビルドの哲学と建築のユートピア―』 なお「高山建築学
- $\widehat{2}$ Kulturabteilung der Botschaft der Republik Bulgarien, Wien, 1991. に詳しく掲載されている。 建物の外観、 内部の構造、設計図については、 HAUS WITTGENSTEIN Eine Dokumentation, Otto Kapfinger,
- 3 参考にした。同書がウィトゲンシュタインおよび世紀末ウィーンの精神状況を簡潔的確に浮き彫りにしているゆえんであ 以下の記述にあたっては、おもにW・M・ジョンストン『ウィーン精神1』(みすず書房、 一九八六年)三一三頁以下を
- $\widehat{4}$ 九八三年)四四頁以下で述べている。参照されたい。 写像やその構造については滝浦静雄が平易で明解な解説を『ウィトゲンシュタイン』(「20世紀思想家文庫6」岩波書店、

以

Chicago, p.196 にある言葉 "fantasy" から着想を得た。S・トゥールミン+A・ジャニク 『ウィトゲンシュタインのウィー

この語については Allan Janik and Stephen Toulmin, Wittgenstein's Vienna, (Elephant Paperbacks) Ivan R. Dee, Inc.,

- ン』藤村龍雄訳、平凡社ライブラリー、三二〇頁の邦訳も参照せよ。
- 学のことである。ウィトゲンシュタインの考える正しい哲学とは、「思考可能なものの限界をさだめ、それにともない、 下、この版に従って訳し命題番号のみを示す)。なお、むろんここで言う「哲学」は伝統的な哲学、つまりいわゆる形而上 Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 4. 003, Werkausgabe, Bd.1, Suhrkamp, S.26. (『論理哲学論考』四・〇〇二。
- 考不可能なものの限界をさだめなければならない。哲学は思考可能なものを通じて、思考不可能なものを内側から境界づ
- けなければならない」(『論理哲学論考』四・一一四)という言葉から分かるように、まさにカント的なものである。 これらの芸術家を推薦し寄付を仲介したのは、クラウス主義者で雑誌 Der Brenner (火口) の編集者フィッカーである。
- 『ウィトゲンシュタイン1』岡田雅勝訳、みすず書房(以下、モンク『ウィトゲンシュタイン1』と略記)一一四頁以下も 詳しくは Ray Monk, Ludwig Wittgenstein:the duty of genius, Free Press, 1990, pp.106-110. を参照せよ。邦訳、レイ・モンク
- Monk, ibid., pp.581-586. (モンク『ウィトゲンシュタイン2』 同上、六三九頁以下)を参照せよ。
- セン「不可知論」(『知の分光学』平凡社、所収)、およびその解説(拙稿)を参照されたい。 ンスは、ときに Wittgensteinian Fideism (ウィトゲンシュタイン的信仰主義) と呼ばれる。これについては、カイ・ニール

神の存在に関するいわゆる「不可知論」の立場を取りながらも、信仰を実践するウィトゲンシュタインのこうしたスタ

- 10 ュタインはニーチェからも学んでいる(Monk, ibid., p.122. モンク『ウィトゲンシュタイン1』一三○頁以下参照)。 意外なことだが、たんなる内的状態としての「信仰」ではなく「実践」こそが宗教の本質だとする見解をウィトゲンシ
- 11 にかしら共通するものをもっていなければならない。 さそうな知覚と言葉、たとえば赤の知覚と「レッド」という言葉が、それでも関係することができるためには、 なおここで単純化して「関係」と呼んだものは、『論理哲学論考』ではもう少し複雑でややこしい。 | 見なんの関係もな 「論理的形式」(logische Form)と呼ばれる。つまりここで写し・写される「関係」と述べたのは、写される 『論理哲学論考』では、実在とその記号は形式を共有するとされる。

ものと写すものが共有する論理的形式のことである。

- 12 この本の最後のほうでウィトゲンシュタインは、「わたしを理解する人は、わたしの〔この本の〕諸命題が結局は無意味な のではないか。してみると、これは無意味な文だということになる。そしてそのことを、彼自身もむろん気づいていた。 しこの四・一二の命題自身が「描き出すことができない」ものを描きだす命題である。すなわち、 を描き出すために実在と共有しなければならないもの―論理的形式―を、描き出すことはできない」と述べている。 だということを知るにいたる」(『論理哲学論考』六・五四)と述べているからである。 ウィトゲンシュタインは『論理哲学論考』四・一二で、「命題〔=文〕は実在のすべてを描き出すことができるが、 実在を写さない命題な
- (13)『論理哲学論考』六・五三。
- $\widehat{14}$ ウィトゲンシュタイン『小学生のための正書法辞典』丘沢静也・荻原耕平訳 (講談社学術文庫
- 15 .Monk, ibid., p.108. モンク 『ウィトゲンシュタイン1』 一一六頁参照)。 ウィトゲンシュタインは一九一四年七月に、 前述のフィッカーの紹介でロースとはじめて会い直ちに意気投合している
- 16 Monk, ibid., pp.147-153. モンク 『ウィトゲンシュタイン1』 一五七頁以下参照
- 17 Wittgenstein's Vienna, ibid., p.97. (『ウィトゲンシュタインのウィーン』 同上、一五七頁以下)。
- 18 日常使用するものから装飾を除くということと同義である」とも述べている(同書一二九頁)。 アドルフ・ロース『装飾と犯罪』伊藤哲夫訳(ちくま学芸文庫)一七七頁。さらにロースはこの本で、「文化の進歩とは、
- (19) Wittgenstein's Vienna, ibid., p.99. (同上、一六二頁)。
- ウル・エンゲルマンの言葉)へ衰退していった、と実感していたのであった」Monk, ibid., p.56. (モンク『ウィトゲンシュ ればならない。彼らは、 するためには―私たちは当時のウィーンの人になり、カール・クラウスやアドルフ・ロースと同じような実感をもたなけ 対するウィトゲンシュタインの強烈な反感を理解するためには―それが彼にとって重大な倫理的問題であったことを評価 すため凝りに凝ったらしい。その姿勢・精神について、モンクはその浩瀚な伝記で次のように述べている。「余計な装飾に ウィトゲンシュタインはケンブリッジの自分の部屋に備える家具を選ぶにあたって「あらゆる装飾を」排した家具を探 〈偽って〔高貴と〕称された卑しい文化、高貴なる文化どころか、装飾と仮面に誤用された文化〉(パ 世界のどの文化にも優っていたかつてのハイドンからシューベルトに至る高貴なるウィーン文化

タイン1』五八頁。本文と合わせるために訳文は少し変えてある)。

- 21 *von Ficker*, Brenner-Studien, Bd.1, O. Müller Verlag, Salzburg, 1969, S.35)にある言葉。 ウィトゲンシュタインが『論理哲学論考』の出版を依頼してフィッカーに宛てた書簡(Wittgenstein, Briefe an Ludwig
- この錯視画(ジャストローの図形)は『哲学探究』の第二部(Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen Teil II, Nr.XI,
- ibid., pp.507-509. (モンク『ウィトゲンシュタイン2』 五六一頁以下)を参照せよ。 Werkausgabe, Bd.1, Suhrkamp, S.520)で引き合いに出されている。この図形およびその由来と意味については、Monk
- 23 なすこと〉)」(Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen Nr.150, ibid., S.315.『哲学探究』第一五○節)も参照せよ。 と明らかに近い親戚である。だが『理解する(verstehen)』という言葉の文法とも近い親戚である。(ある技術を〈使いこ Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen Nr.43, ibid., S.262. (『哲学探究』第四三節)。 「『知っている(wissen)』という言葉の文法は、『できる(können)』、『能力がある(imstande sein)』という言葉の文法
- 26 25 バーナード・レイトナー編『ウィトゲンシュタインの建築』(磯崎新訳、青土社)四六頁(本文に合わせるために訳文を Monk, ibid., p.237. (モンク 『ウィトゲンシュタイン1』 二五四頁)。

27

同上

少し変えてある)。

と呼んでいる」(ibid., S.102) という言葉と考え合わせると、ここは「知恵はあるものの、情熱が欠けている」というほど 恵によってひとは生に秩序をもらすことはできない。……知恵は情熱を欠く。これにたいしてキルケゴールは信仰を情熱や唐突で分かりにくい。この断章集所収の別の断片「あらゆる知恵は冷たい。鉄を冷たい状態では鍛えられないように知

Ludweg Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, Basil Blackwell, Oxford, 1977, S.77f. 引用文中の「(キルケゴール)」は、

の意味かもしれない。